
La	
  vigilanza	
  cristiana	
  

di	
  Marco	
  Andina	
  

29	
  Novembre	
  2020	
  –	
  avvento	
  –	
  I	
  domenica	
  
©	
  2020	
  Effatà	
  Editrice.	
  Contenuto	
  offerto	
  agli	
  abbonati	
  al	
  servizio	
  Parrocchia	
  Più	
  
Semplice	
  del	
  progetto	
  InterGentes.	
  

Ogni	
  anno	
  la	
  liturgia	
  della	
  parola	
  della	
  prima	
  domenica	
  di	
  avvento	
  ci	
  
invita	
  a	
  riflettere	
  sulla	
  seconda	
  e	
  definitiva	
  venuta	
  di	
  Cristo,	
  quella	
  
indicata	
  con	
  il	
  termine	
  teologico	
  “parusia”.	
  Prima	
  di	
  concentrare	
  la	
  
nostra	
  attenzione	
  sulla	
  prima	
  venuta	
  di	
  Cristo,	
  sull’incarnazione	
  del	
  
Verbo,	
  dobbiamo	
  fissare	
  bene	
  nella	
  nostra	
  mente	
  e	
  nel	
  nostro	
  cuore	
  
che	
  la	
  prima	
  venuta	
  di	
  Cristo	
  è	
  preludio	
  della	
  sua	
  seconda	
  e	
  definitiva	
  
venuta.	
  L’atteggiamento	
  interiore	
  più	
  importante,	
  richiamato	
  
dall’evangelista	
  Marco	
  nel	
  suo	
  discorso	
  escatologico,	
  è	
  quello	
  della	
  
vigilanza:	
  «Fate	
  attenzione,	
  vegliate,	
  perché	
  non	
  sapete	
  quando	
  è	
  il	
  
momento.	
  […]	
  Quello	
  che	
  dico	
  a	
  voi,	
  lo	
  dico	
  a	
  tutti:	
  vegliate!»	
  (Mc	
  
13,33.37).	
  La	
  vigilanza	
  custodisce	
  e	
  alimenta	
  la	
  speranza.	
  Vegliare	
  
però	
  è	
  molto	
  più	
  difficile	
  di	
  quanto	
  possa	
  apparire	
  a	
  prima	
  vista.	
  
«Maestro	
  perché	
  mai	
  procedo	
  così	
  lentamente	
  sulla	
  via	
  della	
  perfezione,	
  pur	
  desiderandola	
  
vivamente?»	
  chiese	
  un	
  giorno	
  un	
  discepolo	
  a	
  un	
  monaco.	
  «Perché	
  non	
  sai	
  vigilare.	
  Così	
  non	
  riesci	
  
mai	
  a	
  vedere	
  il	
  sole	
  che	
  sorge.	
  C’era	
  una	
  volta	
  un	
  uomo	
  che	
  desiderava	
  molto	
  assistere	
  a	
  uno	
  
spettacolo	
  teatrale.	
  Arrivò	
  con	
  grande	
  anticipo	
  portando	
  con	
  sé	
  una	
  coperta.	
  Nella	
  lunga	
  attesa	
  si	
  
avvolse	
  nella	
  coperta	
  e	
  si	
  addormentò.	
  Quando	
  si	
  ridestò	
  lo	
  spettacolo	
  era	
  finito.	
  Così	
  all’uomo	
  
non	
  restò	
  che	
  arrotolare	
  la	
  coperta	
  e	
  tornarsene	
  a	
  casa».	
  

P.	
  D’Aubrigy	
  (a	
  cura	
  di),	
  Il	
  libro	
  degli	
  esempi,	
  Piero	
  Gribaudi	
  Editore,	
  Torino	
  1990,	
  p.	
  48.	
  

Bisogna	
  vegliare,	
  essere	
  vigilanti	
  per	
  tutto	
  l’arco	
  della	
  vita.	
  Più	
  l’attesa	
  
è	
  lunga,	
  più	
  è	
  facile	
  distrarsi.	
  Quando	
  in	
  apparenza	
  non	
  c’è	
  niente	
  da	
  
fare	
  –	
  come	
  nel	
  raccontino	
  riportato	
  –	
  è	
  facile	
  “addormentarsi”	
  
perdendo	
  di	
  vista	
  proprio	
  quello	
  che	
  si	
  desiderava	
  vedere.	
  Qual	
  è	
  il	
  
momento	
  che	
  bisogna	
  attendere	
  senza	
  addormentarsi	
  a	
  cui	
  allude	
  
Gesù?	
  Il	
  momento	
  della	
  morte,	
  il	
  momento	
  dell’incontro	
  definitivo	
  con	
  
lui	
  è	
  la	
  risposta	
  più	
  ovvia	
  e	
  abituale.	
  La	
  risposta	
  è	
  giusta	
  ma	
  
incompleta.	
  Infatti	
  il	
  “momento”	
  è	
  anche	
  l’ora	
  della	
  tentazione	
  e	
  della	
  
prova.	
  L’ora	
  in	
  cui,	
  se	
  non	
  ci	
  si	
  è	
  preparati	
  adeguatamente,	
  si	
  rischia	
  di	
  
allontanarsi	
  in	
  maniera	
  pericolosa	
  da	
  Gesù.	
  La	
  monotonia	
  della	
  vita	
  
quotidiana	
  facilmente	
  induce	
  al	
  “sonno”	
  di	
  una	
  vita	
  superficiale	
  e	
  



insignificante.	
  La	
  superficialità	
  non	
  ci	
  prepara	
  alle	
  difficoltà	
  e	
  alle	
  
prove.	
  Il	
  grave	
  rischio	
  è	
  poi	
  quello	
  di	
  essere	
  impreparati	
  ai	
  momenti	
  
difficili	
  della	
  vita	
  che	
  prima	
  o	
  poi	
  sopraggiungono	
  per	
  tutti.	
  Quando	
  
arriva	
  il	
  momento	
  della	
  prova	
  e	
  della	
  tentazione	
  quello	
  che	
  accadrà	
  di	
  
noi	
  dipende	
  da	
  come	
  ci	
  siamo	
  comportati	
  nelle	
  ore	
  serene	
  e	
  non	
  
particolarmente	
  problematiche	
  della	
  vita.	
  Anche	
  quando	
  arriverà	
  il	
  
momento	
  della	
  morte,	
  quello	
  che	
  accadrà	
  di	
  noi	
  dipenderà	
  da	
  come	
  ci	
  
siamo	
  comportati	
  in	
  tutta	
  la	
  nostra	
  vita	
  sia	
  nelle	
  ore	
  serene,	
  sia	
  nelle	
  
ore	
  della	
  prova.	
  Quando	
  manchi	
  la	
  vigilanza	
  gli	
  uomini	
  corrono	
  grandi	
  
rischi	
  come	
  molto	
  efficacemente	
  segnala	
  sant’Agostino:	
  
«Gli	
  uomini	
  corrono	
  due	
  pericoli	
  contrari,	
  ai	
  quali	
  corrispondono	
  due	
  opposti	
  sentimenti:	
  la	
  
speranza	
  e	
  la	
  disperazione.	
  Chi	
  è	
  che	
  si	
  inganna	
  sperando?	
  Colui	
  che	
  dice:	
  “Dio	
  è	
  buono	
  e	
  
misericordioso,	
  perciò	
  posso	
  fare	
  ciò	
  che	
  mi	
  pare	
  e	
  piace,	
  posso	
  lasciare	
  le	
  briglie	
  sciolte	
  alle	
  mie	
  
cupidigie,	
  posso	
  soddisfare	
  tutti	
  i	
  miei	
  desideri”.	
  Costoro	
  sono	
  in	
  pericolo	
  per	
  abuso	
  di	
  speranza.	
  
Per	
  disperazione	
  invece	
  sono	
  in	
  pericolo	
  quelli	
  che	
  essendo	
  caduti	
  in	
  gravi	
  peccati,	
  pensano	
  che	
  
non	
  potranno	
  più	
  essere	
  perdonati	
  anche	
  se	
  pentiti,	
  e	
  considerandosi	
  ormai	
  destinati	
  alla	
  
dannazione,	
  dicono	
  tra	
  sé:	
  “Ormai	
  siamo	
  dannati,	
  perché	
  non	
  facciamo	
  quello	
  che	
  ci	
  pare?”	
  La	
  
disperazione	
  li	
  uccide,	
  così	
  come	
  la	
  presunzione	
  uccide	
  gli	
  altri.	
  L’anima	
  fluttua	
  tra	
  la	
  disperazione	
  
e	
  la	
  presunzione».	
  

La	
  fluttuazione	
  tra	
  la	
  disperazione	
  per	
  una	
  vita	
  di	
  peccato	
  da	
  cui	
  non	
  si	
  
spera	
  più	
  di	
  poter	
  venire	
  fuori	
  o	
  all’opposto	
  l’illusoria	
  fiducia	
  di	
  chi	
  
confonde	
  la	
  misericordia	
  di	
  Dio	
  con	
  l’indifferenza	
  di	
  fronte	
  al	
  peccato	
  
da	
  cui	
  non	
  ci	
  si	
  vuole	
  liberare,	
  è	
  davvero	
  ciò	
  che	
  ogni	
  cristiano	
  deve	
  
combattere	
  per	
  ritrovare	
  la	
  vera	
  speranza,	
  quella	
  che	
  nasce	
  e	
  si	
  
alimenta	
  con	
  la	
  vigilanza.	
  Tra	
  questi	
  due	
  estremi,	
  ancora	
  più	
  frequente	
  
è	
  forse	
  la	
  rassegnazione	
  ad	
  una	
  vita	
  mediocre	
  senza	
  infamia	
  e	
  senza	
  
lode.	
  Si	
  è	
  talmente	
  abituati	
  e	
  rassegnati	
  alla	
  vita	
  che	
  si	
  conduce	
  da	
  anni	
  
che	
  non	
  si	
  riesce	
  più	
  a	
  immaginare	
  nessun	
  tipo	
  di	
  miglioramento.	
  Solo	
  
prendendo	
  sul	
  serio	
  il	
  comando	
  di	
  Gesù	
  di	
  vigilare,	
  è	
  possibile	
  provare	
  
a	
  migliorare.	
  

La	
  vigilanza	
  è	
  dunque	
  una	
  virtù	
  cristiana	
  che	
  deve	
  essere	
  
costantemente	
  ravvivata.	
  L’attesa	
  dell’incontro	
  definitivo	
  con	
  il	
  
Signore,	
  ci	
  deve	
  spingere	
  a	
  cercare	
  già	
  fin	
  d’ora	
  il	
  suo	
  volto.	
  Il	
  Signore	
  
Gesù	
  ha	
  affidato	
  a	
  ciascuno	
  un	
  compito.	
  Si	
  vigila	
  prima	
  di	
  tutto	
  
svolgendo	
  bene	
  –	
  senza	
  distrarsi,	
  senza	
  annoiarsi,	
  senza	
  stancarsi	
  –	
  il	
  
proprio	
  compito.	
  Ognuno	
  deve	
  guardare	
  alla	
  sua	
  vita,	
  alla	
  sua	
  
vocazione	
  per	
  vedere	
  se	
  sta	
  svolgendo	
  bene	
  il	
  suo	
  compito.	
  Se	
  ogni	
  
giorno,	
  con	
  pazienza	
  e	
  fedeltà	
  come	
  richiede	
  la	
  vigilanza	
  cristiana,	
  



saremo	
  capaci	
  di	
  cercare	
  Dio	
  nella	
  preghiera	
  in	
  modo	
  da	
  sperimentare	
  
già	
  in	
  questo	
  mondo	
  la	
  comunione	
  con	
  lui	
  e	
  la	
  profondità	
  del	
  suo	
  
amore,	
  troveremo	
  la	
  forza	
  per	
  portare	
  avanti	
  con	
  coraggio	
  e	
  
precisione	
  i	
  nostri	
  doveri.	
  Riusciremo	
  a	
  riconoscere	
  con	
  prontezza	
  le	
  
opposte	
  tentazioni	
  della	
  disperazione	
  di	
  fronte	
  al	
  peccato	
  o	
  della	
  
rassegnazione	
  alla	
  propria	
  mediocrità	
  e	
  dell’illusione	
  di	
  poter	
  fare	
  
quello	
  che	
  si	
  vuole.	
  La	
  preghiera	
  anticipa	
  almeno	
  un	
  po’	
  l’incontro	
  con	
  
il	
  Signore.	
  La	
  sua	
  presenza,	
  invisibile	
  ma	
  reale	
  nel	
  nostro	
  cuore,	
  ci	
  
consente	
  un	
  dialogo	
  con	
  il	
  maestro	
  interiore	
  che	
  ci	
  guida	
  nello	
  
svolgere	
  il	
  nostro	
  compito	
  e	
  ci	
  difende	
  dalla	
  disperazione,	
  dalla	
  
mediocrità	
  e	
  dalla	
  superficialità.	
  E	
  anche	
  l’incontro	
  definitivo	
  con	
  lui,	
  
al	
  momento	
  della	
  nostra	
  morte,	
  sarà	
  vissuto	
  con	
  la	
  serenità	
  che	
  nasce	
  
dalla	
  certezza	
  di	
  poterlo	
  vedere	
  finalmente	
  faccia	
  a	
  faccia	
  e	
  di	
  poter	
  
entrare	
  in	
  una	
  dimensione	
  di	
  comunione	
  più	
  profonda	
  ed	
  appagante	
  
rispetto	
  a	
  quella	
  che	
  è	
  possibile	
  realizzare	
  in	
  questo	
  mondo.	
  
Quando	
  Rabbi	
  Bunam	
  stava	
  per	
  morire,	
  sua	
  moglie	
  piangeva.	
  Egli	
  disse:	
  «Perché	
  piangi?	
  Tutta	
  la	
  
mia	
  vita	
  è	
  stata	
  soltanto	
  un	
  imparare	
  a	
  morire».	
  

D.	
  Lifschitz,	
  La	
  saggezza	
  dei	
  chassidim,	
  Edizione	
  Piemme,	
  Casale	
  Monferrato	
  (Al)	
  1995,	
  p.	
  126,	
  n.	
  
339.	
  

Chi	
  veglia	
  e	
  vigila	
  non	
  si	
  addormenta.	
  Chi	
  non	
  si	
  addormenta	
  vive	
  
intensamente	
  ogni	
  giorno	
  della	
  sua	
  vita.	
  La	
  morte	
  infatti	
  non	
  
cancellerà	
  ogni	
  traccia	
  di	
  noi,	
  ma	
  sarà	
  l’incontro	
  con	
  il	
  Signore	
  della	
  
vita,	
  con	
  il	
  Dio	
  del	
  Verbo	
  fatto	
  carne.	
  Il	
  tempo	
  dell’attesa	
  sarà	
  
finalmente	
  terminato	
  e	
  inizierà	
  il	
  tempo	
  della	
  pienezza	
  della	
  vita.	
  


