La vigilanza cristiana

di Marco Andina

29 Novembre 2020 — avvento — | domenica

© 2020 Effata Editrice. Contenuto offerto agli abbonati al servizio Parrocchia Piu
Semplice del progetto InterGentes.

Ogni anno la liturgia della parola della prima domenica di avvento ci
invita a riflettere sulla seconda e definitiva venuta di Cristo, quella
indicata con il termine teologico “parusia”. Prima di concentrare la
nostra attenzione sulla prima venuta di Cristo, sull'incarnazione del
Verbo, dobbiamo fissare bene nella nostra mente e nel nostro cuore
che la prima venuta di Cristo e preludio della sua seconda e definitiva
venuta. L’atteggiamento interiore piu importante, richiamato
dall’evangelista Marco nel suo discorso escatologico, e quello della
vigilanza: «Fate attenzione, vegliate, perché non sapete quando é il
momento. [...] Quello che dico a voi, lo dico a tutti: vegliate!» (Mc
13,33.37). La vigilanza custodisce e alimenta la speranza. Vegliare
pero e molto piu difficile di quanto possa apparire a prima vista.
«Maestro perché mai procedo cosi lentamente sulla via della perfezione, pur desiderandola
vivamente?» chiese un giorno un discepolo a un monaco. «Perché non sai vigilare. Cosi non riesci
mai a vedere il sole che sorge. C’era una volta un uomo che desiderava molto assistere a uno
spettacolo teatrale. Arrivd con grande anticipo portando con sé una coperta. Nella lunga attesa si

avvolse nella coperta e si addormento. Quando si ridesto lo spettacolo era finito. Cosi all’'uomo
non resto che arrotolare la coperta e tornarsene a casa».

P. D’Aubrigy (a cura di), Il libro degli esempi, Piero Gribaudi Editore, Torino 1990, p. 48.

Bisogna vegliare, essere vigilanti per tutto I'arco della vita. Piu I'attesa
e lunga, piu e facile distrarsi. Quando in apparenza non c’e niente da
fare - come nel raccontino riportato - e facile “addormentarsi”
perdendo di vista proprio quello che si desiderava vedere. Qual ¢ il
momento che bisogna attendere senza addormentarsi a cui allude
Gesu? Il momento della morte, il momento dell’incontro definitivo con
lui e la risposta piu ovvia e abituale. La risposta e giusta ma
incompleta. Infatti il “momento” & anche I'ora della tentazione e della
prova. L’ora in cui, se non ci si e preparati adeguatamente, si rischia di
allontanarsi in maniera pericolosa da Gesu. La monotonia della vita
quotidiana facilmente induce al “sonno” di una vita superficiale e



insignificante. La superficialita non ci prepara alle difficolta e alle
prove. Il grave rischio e poi quello di essere impreparati ai momenti
difficili della vita che prima o poi sopraggiungono per tutti. Quando
arriva il momento della prova e della tentazione quello che accadra di
noi dipende da come ci siamo comportati nelle ore serene e non
particolarmente problematiche della vita. Anche quando arrivera il
momento della morte, quello che accadra di noi dipendera da come ci
siamo comportati in tutta la nostra vita sia nelle ore serene, sia nelle
ore della prova. Quando manchi la vigilanza gli uomini corrono grandi
rischi come molto efficacemente segnala sant’Agostino:

«Gli uomini corrono due pericoli contrari, ai quali corrispondono due opposti sentimenti: la
speranza e la disperazione. Chi e che si inganna sperando? Colui che dice: “Dio € buono e
misericordioso, percio posso fare cio che mi pare e piace, posso lasciare le briglie sciolte alle mie
cupidigie, posso soddisfare tutti i miei desideri”. Costoro sono in pericolo per abuso di speranza.
Per disperazione invece sono in pericolo quelli che essendo caduti in gravi peccati, pensano che
non potranno piu essere perdonati anche se pentiti, e considerandosi ormai destinati alla
dannazione, dicono tra sé: “Ormai siamo dannati, perché non facciamo quello che ci pare?” La

disperazione li uccide, cosi come la presunzione uccide gli altri. L'anima fluttua tra la disperazione
e la presunzione».

La fluttuazione tra la disperazione per una vita di peccato da cui non si
spera piu di poter venire fuori o all’'opposto l'illusoria fiducia di chi
confonde la misericordia di Dio con I'indifferenza di fronte al peccato
da cui non ci si vuole liberare, € davvero cio che ogni cristiano deve
combattere per ritrovare la vera speranza, quella che nasce e si
alimenta con la vigilanza. Tra questi due estremi, ancora piu frequente
e forse la rassegnazione ad una vita mediocre senza infamia e senza
lode. Si & talmente abituati e rassegnati alla vita che si conduce da anni
che non si riesce piu a immaginare nessun tipo di miglioramento. Solo
prendendo sul serio il comando di Gesu di vigilare, e possibile provare
a migliorare.

La vigilanza & dunque una virtu cristiana che deve essere
costantemente ravvivata. L’attesa dell’'incontro definitivo con il
Signore, ci deve spingere a cercare gia fin d’ora il suo volto. Il Signore
Gesu ha affidato a ciascuno un compito. Si vigila prima di tutto
svolgendo bene - senza distrarsi, senza annoiarsi, senza stancarsi - il
proprio compito. Ognuno deve guardare alla sua vita, alla sua
vocazione per vedere se sta svolgendo bene il suo compito. Se ogni
giorno, con pazienza e fedelta come richiede la vigilanza cristiana,



saremo capaci di cercare Dio nella preghiera in modo da sperimentare
gia in questo mondo la comunione con lui e la profondita del suo
amore, troveremo la forza per portare avanti con coraggio e
precisione i nostri doveri. Riusciremo a riconoscere con prontezza le
opposte tentazioni della disperazione di fronte al peccato o della
rassegnazione alla propria mediocrita e dell'illusione di poter fare
quello che si vuole. La preghiera anticipa almeno un po’ I'incontro con
il Signore. La sua presenza, invisibile ma reale nel nostro cuore, ci
consente un dialogo con il maestro interiore che ci guida nello
svolgere il nostro compito e ci difende dalla disperazione, dalla
mediocrita e dalla superficialita. E anche I'incontro definitivo con lui,
al momento della nostra morte, sara vissuto con la serenita che nasce
dalla certezza di poterlo vedere finalmente faccia a faccia e di poter
entrare in una dimensione di comunione piu profonda ed appagante
rispetto a quella che e possibile realizzare in questo mondo.

Quando Rabbi Bunam stava per morire, sua moglie piangeva. Egli disse: «Perché piangi? Tutta la
mia vita e stata soltanto un imparare a morire».

D. Lifschitz, La saggezza dei chassidim, Edizione Piemme, Casale Monferrato (Al) 1995, p. 126, n.
339.

Chi veglia e vigila non si addormenta. Chi non si addormenta vive
intensamente ogni giorno della sua vita. La morte infatti non
cancellera ogni traccia di noi, ma sara l'incontro con il Signore della
vita, con il Dio del Verbo fatto carne. Il tempo dell’attesa sara
finalmente terminato e iniziera il tempo della pienezza della vita.



